XIII CONSIGLIO PRESBITERALE DIOCESANO

Estratto del verbale n. 5

Sessione V del 16 ottobre 2025

Don Marco Milesi comunica che la votazione circa la quota capitaria (punto n° 2 dell’odg) sara
rimandata alla prossima seduta, non essendo pervenuta nessuna indicazione dall’Istituto Centrale
Sostentamento Clero.

Don Marco Milesi, prima di dare la parola al relatore, illustra alcuni dati circa lo “stato del clero” dal
2015 a oggi; si tratta di una presa di coscienza di alcune informazioni utili per meglio comprendere
il tempo attuale e le prospettive che si possono delineare circa i sacerdoti bergamaschi. (Si riportano
le cinque schede proposte all’assemblea):

1°. Sacerdoti*

Numero totale Neo ordinati Defunti Abbandoni
« 2015=790 e 2015=5 e 2015=11 * Dal 2015 al
« 2025=641 e 2025=3 e 2025=12 2025 =12
(al 30/09/2025). Dal 2015 al 2025 (al 30/09/2025)
ordinati 43. - Dal 2015 al 2025
=196 defunti.
- 2020* =35
(*Covid)

*Eta media del Clero ad oggi: 62 anni.

2°. Direttori d’oratorio
Dall’anno 2015 all’anno 2025:
* 42 parrocchie sono rimaste senza Direttore d’oratorio.

* In alcuni casi sono rimasti vicari parrocchiali in supporto a parroci che reggono o piu
parrocchie o una sola, ma consistente in numero d’abitanti.

3°. Alunni del Seminario diocesano
Anno 2014-15 = 168 seminaristi.
Anno 2024-25 = 46 seminaristi.




4°, Note a margine
a. Emerge una fatica nell’accettare il ruolo di parroco.

b. Le giovani generazioni di sacerdoti hanno una visione differente di oratorio rispetto alle
generazioni precedenti.

c. Sono varie le richieste di un ministero ad hoc che non sempre risulta possibile attuare nel clero
diocesano.

d. Sovente si chiedono, in generale, linee pastorali chiare e ferme, salvo poi dover ammettere la
fatica ad accettarle qualora venissero indicate.

e. Si ¢ compreso il concetto del “cambio d’epoca”, ma si fatica a viverlo in modo sereno nella
vita quotidiana.

Don Marco Milesi da la parola al prof. Don Stefano Guarinelli.

4. intervento del Prof. Don Stefano Guarinelli: “Le fatiche del presbitero. Analisi dei vissuti e

revisione del ministero”;

Don Stefano, dopo aver rivolto il suo saluto a Mons. Vescovo e ai convenuti, inizia avvisando che il
suo intervento sara molto diretto, ma non provocatorio. Introduce alcune questioni fondamentali.

Prima questione. 11 cosiddetto ‘disagio’ ¢ oggigiorno diffuso in tutti gli strati della societa, non
riguarda solo 1 preti; quest’affermazione ¢ doverosa e va tenuta ben presente nel proseguo del
discorso. Si deve, pero, aver chiaro che i luoghi in cui il disagio si manifesta con tutta la sua forza
sono, per noi preti come per tutti gli esseri umani, quelli di maggior vulnerabilita. I disagi si
esprimono, infatti, in quello spazio di vulnerabilita maggiore nell’essere umano. Il celibato, ad
esempio, non va inteso come ‘il’ problema del presbitero, ma bisogna aver piena consapevolezza che,
qualora un uomo che ¢ prete, viva un disagio, molto probabilmente sara quello I’ambito in cui tendera
a manifestarsi la sua fatica, essendo, per usare un linguaggio ingegneristico (lo definisce: “legge della
catena di bicicletta™), “I’anello debole”/piu vulnerabile della catena della sua struttura. Li si potra
vedere — per cosi dire — la rottura, ma non ne ¢ la causa. Il celibato, per continuare 1’esempio, potrebbe
essere il ‘luogo’ dove si evidenzia il disagio, ma non la causa (come per i coniugati lo spazio di una
difficolta puo trovare manifestazione nel rapporto con i figli o con il partner, pur non essendo, nessuna
delle due relazioni, la causa effettiva della problematica. Cio vale anche per la vita religiosa
femminile). Vivendo immersi in una cultura altamente sessuocentrica ¢ davvero impensabile ritenere
di non avere qualche “difficolta” nell’ambito affettivo (ci0 vale per celibi consacrati, ma anche per 1
coniugati); a tal proposito, chi si ritenesse immune dalla complessita affettiva attuale andrebbe
considerato come problematico, o sicuramente da attenzionare. In sintesi: non devono essere confusi
1 sintomi con le cause.

Seconda questione. Si dice impressionato da non pochi interventi sulla stampa o sui social che
riferiscono nella Chiesa (seminari, conventi, congregazioni religiose) il problema delle cosiddette
“buone pratiche” che perd non sono pratiche! Cio¢: sembra diffusa 1’abitudine ecclesiastica di dire
che si fara una cosa, quando in realta la tal cosa non viene fatta. Un esempio ¢ 1’‘ascolto’: puo capitare,
infatti, di sentire superiori che parlino dell’importanza e della fecondita dell’ascolto, quando in realta

2



lo stesso soggetto promotore di questa nobile arte non ¢ assolutamente in grado di tacere per ascoltare
chicchessia. Vale il proverbio spagnolo secondo cui «I preti si perdono sempre in parole!». Quello dei
facili slogan (fraternita, ascolto, sinodalita, cooperazione...) ¢ un dramma dell’attuale compagine
istituzionale ecclesiastica.

Terza questione. Si tende a individuare la variabile ‘solitudine’ in maniera generica come se fosse il
problema del prete e di tutti 1 preti. Le sfumature, quando si tratta di vissuti reali, vanno invece tenute
ben presenti. Esistono tanti tipi di solitudini quanti sono gli esseri umani: relegare — senza farsene
perd realmente carico — ogni tipo di disagio della vita sacerdotale alla solitudine ¢ una
semplificazione.

Quarta questione. Quando parliamo del disagio del prete ¢ necessario allargare lo spettro d’interesse
sdoppiando — per cosi dire — la problematica: il disagio, infatti, non ¢ solo quello che il prete ‘ha’, ma
anche quello che il prete ‘¢’ per gli altri (ad esempio: un presbitero puo essere molesto, cio¢ arrecatore
di disagio, per il suo vicario parrocchiale, per il Vescovo e anche per la gente). In tal caso, I’istituzione
ha un ruolo determinante perché deve vigilare sul benessere delle persone che quel dato sacerdote,
che crede di star bene e di far bene, sta invece infastidendo. Il presbitero ¢ infatti convinto di non
essere in disagio, perché si sente di star bene, soddisfatto e sereno, mentre in realta fa star male gli
altri. Ma in realta il prete, che crede di star bene, sta male, dato che il suo modo di essere arreca dolore
agli altri. E perd inconsapevole del suo disagio profondo e di quello che provoca. Se, poi, per trovare
una soluzione il Vescovo sposta di sede il vicario parrocchiale (vessato dal parroco di cui sopra),
perché con il parroco non si riesce a ragionare in alcun modo, alla fine il superiore, nel tentativo di
risolvere la questione, avra creato due disagi: quello del parroco, che resta causa di fatica per molti,
e quello del vicario che, “per colpa” della virtu di essere un uomo che sa ascoltare e di intendere, si
sentira come una pedina sacrificabile. Cio si puo notare in molti casi di abuso (di potere o di altro
genere) per cui I’abusante non si rende minimamente conto del male che sta esercitando sugli altri (&
detto ‘sintonico’). In questi casi “limite”, puo succedere che chi denuncia — cio¢ colui “che capisce”
— venga in realta estromesso dal gruppo, emarginato. Evitando di intervenire sul soggetto che causa
disagio, dicendo, con semplificazioni abbastanza frequenti nell’ambiente clericale che il tal prete ha
“soltanto” un pessimo carattere o che fa “soltanto” scelte inopportune (ecc.), ci si rende complici del
disagio che costui, ignaro di s¢, continua a provocare sugli altri. E sono ‘gli altri’, alla fine, a farne le
spese. E, in generale, il volto della Chiesa presso i suoi fedeli.

Nell’ambito formativo queste dinamiche possono essere intercettate, anche se poi la storia di ciascuno
una volta diventato presbitero ¢ un’incognita non deducibile dalle premesse. Bisogna pero tener conto
che, lungi da visioni troppo semplicistiche, trovare una persona, cio¢ un seminarista,
psicologicamente “perfetto” ¢ impossibile, perché nessun essere umano lo ¢! Risulta, pero, altamente
significativo negli anni del seminario valutare la disponibilita che tale persona ha nel farsi aiutare
dagli altri, cioe di “lasciarsi dire” dagli altri. Non ¢ la maturita che viene richiesta (la ‘maturitd’ in
questo senso “non esiste”), ma la disponibilita al confronto, al tendere la mano nel momento della
fatica.

Quinta questione. Chiarita la questione che il disagio abita il presbiterio abitualmente (come in
qualsiasi altra aggregazione umana — vedi questione n°1), urge la creazione di uno “spazio” di cura
per la vita dei presbiteri. A tal proposito, propone I’immagine dell’*“officina che non ¢’¢”. Dopo anni
di vita presbiterale e di esperienza clinica, deve ammettere che si fa fatica a innescare seri dinamismi
che aiutino a livello di gruppo a “fare manutenzione” prima che le situazioni esplodano o che
diventino irreparabili. Aggiunge una considerazione all’immagine dell’officina, e cio¢ che — da quel
che sembra — tale officina non la si voglia fare! La Chiesa sembra non riuscire a costruire un’officina

3



perché in realta non la vuole. Il motivo, molto probabilmente, risiede nel fatto che questa dovrebbe
prendere sul serio questioni identitarie per la vita del presbitero. La sinodalita ¢, a suo avviso, un
esempio indicativo: chi la propone, non ci crede, o ci crede, ma non la vuole attivare realmente, perché
la “non-sinodalita” garantisce il mantenimento di simboli, riti, forme d’identita che, ad esempio,
garantiscono il potere e, in generale, lo status quo. Si denuncia la necessita del cambiamento di alcune
forme di vita presbiterale, ma continuare ad “aggiustare” il gia noto risulta piu semplice e meno
implicante.

Propone alcuni esempi che aiutino a capire perché “non la si vuole fare:

a) Formazione (seminaristica o permanente): nei nostri ambienti molti si qualificano come
formatori, ma il piu delle volte coloro che si autodefiniscono cosi sono di fatto refrattari ad
una reale formazione personale. Ci si limita a chiamare formatori, ad esempio, coloro che
“dicono come sono fatti i giovani”, ma costoro non si sentono minimamente implicati
nell’analisi che descrivono teoricamente. Deve valere sempre piu il criterio, ricavabile dalla
psicoterapia, secondo cui non si deve mai dire che un paziente “non ¢ trattabile”, ma che il tal
paziente risulta “non trattabile” ‘da me’ terapeuta: il problema non ¢ 1’allievo, ma — mutatis
mutandis — il maestro in quanto soggetto realmente implicato nell’azione educativa. Lo stesso
deve valere nell’ambito formativo sacerdotale, dove educatore e educato sono realmente (e
questo non deve essere I’ennesimo slogan, vedi questione n° 3) coinvolti. Chi si definisce
‘formatore’ deve quindi accettare di lasciarsi sempre ‘formare’ dalle relazioni, coltivando un
animo autocritico e aperto all’altrui critica.

b) Diagnosi pregiudicate. Quando si evidenzia un mal funzionamento (di un soggetto o di una
situazione), si ¢ d’accordo a parlarne a condizione che non si mettano in discussione alcune
certezze. Ma non si puod discutere senza volere prendere in considerazione tutte le questioni:
se non c’¢ una liberta all’orizzonte, il dialogo e le decisioni sono precluse in partenza, poiché
non saranno mai tali.

c) I processi identitari. L’identita ¢ la risposta alla domanda: «Chi sono io in qualsiasi
momento?»; si tratta pero di processi che sono in continuo movimento e se il movimento
s’inceppa, si ha la crisi d’identita. Per far fronte alle crisi I’individuo necessita di conferme
identitarie. E importante, ad esempio, che ci siano persone che confermano I’individuo
maschile nella sua mascolinita; il sesso biologico ¢ una struttura, I’identita invece ¢ un
processo che ha necessita di essere sostenuto. Capita — ed ¢ esperienza comune — che alcuni
seminaristi siano “effeminati”, cosi come alcune suore risultino “mascoline”. Questo capita,
perché nella formazione servono maggiori conferme identitarie. Questo — sempre per citare
casi limite — ¢ spesso uno dei punti focali in caso di abuso: alla radice dei disturbi
dell’abusante, infatti, non c’¢ una questione affettiva, ma la questione identitaria
(manchevole), per cui I’abusante puo essere interpretato con I’analogia del bullismo: il bullo,
infatti, ¢ una persona che ha una debole identita (¢ di fatto un impotente) e, per confermare la
quale si rivale sulla persona vulnerabile, rafforzando quella che in realta ¢ una debole
immagine di s€; non si rapporta mai, infatti, con 1 suoi pari, ma solo con gli inferiori (di eta,
di carattere, ecc.). La pornografia segue lo stesso copione: in tal caso, lo spettatore si concede
di accedere alla sessualita solo dall’“esterno” (“dal buco della serratura”, come si suol dire),
non implicandosi davvero, poiché non si ritiene interiormente all’altezza del rapporto
sessuale. La gratificazione si attua nel voyeurismo, che fa sentire — e rimanere — il soggetto in
un certo qual modo “al sicuro” dall’azione vera e propria, che implicherebbe invece
responsabilita e donazione di sé.



Per la discussione il relatore propone alcune coppie di parole che indicano una polarita: un aspetto
positivo e un aspetto problematico, o tendenzialmente problematico. Invita a dare un contributo nella
forma di una risonanza.

1. Solitudine: vuoto, mancanza, senza di abbandono, oppure intimita, gusto della presenza di Dio?

2.  Autonomia: in molti percorsi di sacerdoti giovani questo ¢ un punto non secondario: il bisogno
di stare senza gente invadente. La sensazione ¢ che, sebbene diminuiti in numero, non sia calata
la ‘domanda’ che investe 1 sacerdoti. Da questo punto di vista, la gente che si riferisce ai presbiteri
¢ ancora molta (il ministro ha una funzione di quasi-psicologo-gratuito; da qui una certa fatica
nell’essere “mangiati” dai fedeli). Si tenga presente che il dolore che si ascolta, spesso lo si porta
addosso, quasi somatizzandolo. Ci sono poi i cosiddetti stalkers che non lasciano tregua al
malcapitato. C’¢ anche il polo positivo: autonomia intesa come capacita di amministrare la
propria vita, non solo con adultita, ma sentendosi in grado di avere a che fare con la “gestione”
di cose vitali.

3. Connessione: le tecnologie possono diventare sostitutive dello spazio reale; la connessione
condiziona molto il modo con cui pensiamo le nostre relazioni. Nello stesso tempo, pero, esse ci
uniscono o ci dividono dal mondo.

4. Relazione/i: bisogna riflettere sulle nostre amicizie. Abbiamo amici (simili o diversi da noi)? C’¢
un rapporto tra amicizia e intelligenza spirituale: pare che avere amici “diversi” (ad esempio, un
non prete o un non credente) favorisca I’intelligenza spirituale. Nella Chiesa, invece, non ¢ raro
che persone che hanno gli stessi interessi si associno; questo non ¢ un male in sé, ma ¢ bene
favorire anche I’amicizia, la relazione, con qualcuno di diverso, che abbia desideri, attitudini,
differenti dalle nostre. Puo risultare molto positivo aver un amico prete e una coppia di sposi
come amici.

5. Compensazioni: la qualita di una compensazione si stabilisce a partire dal grado minore o
maggiore di deformazione che essa da al ministero; bisogna valutare attentamente se la
compensazione ¢ lo spazio “della mia verita”, mentre il ministero risulti, in qualche modo, come
“contro di me”.

6. Interiorita: non ¢ immediatamente la preghiera, ma ¢ come una casa per la famiglia. L interiorita,
infatti, ¢ la casa della preghiera (una famiglia puo esistere senza avere una casa, ma quest’ultima
da alla famiglia una stabilita e una conformazione sicuramente migliori). Si tratta della capacita
di stare con sé stessi. Come “stiamo” a interiorita, silenzio, intimita? Propone, rimandando la
questione al dibattito, che si riprenda una vera e propria scuola di preghiera anche per 1 sacerdoti.
Riferisce di aver accompagnato in questi anni numerosi preti giovani che, sommersi dal lavoro
pastorale, hanno deciso di diventare eremiti, perché in parrocchia non riuscivano a vivere la loro
fede, quasi che il ministero fosse una minaccia al proprio discepolato.

DIBATTITO
Don Marco Milesi da la parola per gli interventi liberi.

Don Massimo Epis: chiede di tornare sulla questione dell’*officina” che non ¢’¢ o che non si vuole
fare. La questione va intesa dal punto di vista istituzionale oppure ¢ da riferirsi ad interventi ad hoc?

Don Stefano Guarinelli: sembra che a livello ecclesiale manchi una prospettiva che oggi ¢ quanto
mai necessaria, € cio¢ un approccio sistemico alla realta. Riferendosi, ad esempio, al caso degli abusi
come a un problema soltanto di alcuni (le cosiddette “mele marce”) si compie un errore molto grande.

27

Riprendendo le parole di papa Francesco, sono fondamentali i “processi”. L’officina “che non c’¢
ha a che fare con il tema dei processi.



L’officina, per esempio, in un seminario puo essere una seria supervisione degli educatori da parte di
un tutor esterno (esterno perché non deve appartenere al processo, altrimenti lo sguardo ne verrebbe
inficiato). Racconta di come, presso il seminario di Milano dove ha abitato per venticinque anni,
questo tutoraggio sia stato proposto, ma di fatto non realizzato, perché il supervisore avrebbe dovuto
entrare nel merito di certi comportamenti degli educatori; ma i preti coinvolti non sono risultati atti a
questo genere di ingerenza, anche se a parole (come gia detto a riguardo nella questione n°2)
parlavano (e teorizzavano) volentieri di coeducazione, di correzione fraterna e di fraternita. Ritiene
necessario, invece, che nel clero s’impari a gestire la conflittualita, che tendenzialmente viene
sublimata con discorsi vaghi e spesso spiritualistici. I sacerdoti, temendo gli esiti dei conflitti, tendono
a evitarli, nascondendoli e minimizzandoli (la qualita delle discussioni tra confratelli ¢, in molti casi,
rivelatrice di questa paura che rende inconsistente ogni dialogo). A tal proposito, la vita comune ¢ un
valore che non va lasciato a sé stesso: non esistono “valori in sé”; i valori sono tali se vengono
“avvalorati” dalla volonta di ciascuno e del gruppo. L’avvaloramento si da, dunque, nella loro pratica
schietta e sincera.

Mutuando un esempio dalla psicoterapia, fa notare come nel processo clinico ogni terapeuta debba
avere un supervisore; questo dovrebbe valere anche per il sacerdote. L’officina potrebbe andare in
questa direzione: un aiuto che aiuti il sacerdote ad aiutare. Infatti, facendosi aiutare, il presbitero
aumenta la sua capacita di ascolto, di compassione e di comprensione. Il tutto partendo dalla
benevolenza per sé stessi.

Riferisce, ad esempio, di sacerdoti che chiedono di vivere forme di ministero differenti da quelle
tradizionali. Se per I’Ordinario non ¢ sicuramente facile capire come dar seguito a questo desiderio,
si deve pero partire dal presupposto che in quella determinata forma di ministero (o in quello specifico
luogo, ad esempio, una parrocchia) il confratello non possa vivere adeguatamente la sua fede. Non si
tratta di un capriccio, ma di una vera richiesta d’aiuto in ordine alla propria fede. Stando cosi le cose,
bisogna assecondare oppure no? Da tre indicazioni che fungono da coordinate per muoversi:

\

- Il problema ¢ comunque identitario. Cido che la persona sta dichiarando (pit o meno
consapevolmente) ¢ che la sua identita ¢ in quel momento in scacco, poiché non si sente
confermata in qualche cosa. A questo punto, prendere sul serio la richiesta senza liquidarla
come un capriccio o un sentimento passeggero € gia un atto di conferma, che va a favore della
richiesta profonda del presbitero in difficolta.

- Questione di medicina preventiva: se si giunge a queste situazioni, significa che qualcosa nel
presbiterio non sta funzionando come dovrebbe. E importante che il sacerdote si senta
confermato nel presbiterio e non il contrario. Quando, ad esempio, avviene una nomina non €
necessario che il superiore racconti al designato parroco (o vicario parrocchiale o altro) che
quella parrocchia, quella mansione, ¢ «per lui; adatta a lui»; basterebbe una sincera
ammissione di necessita ecclesiale: il sacerdote viene inviato a quel ministero semplicemente,
— “soltanto” —, perché ce n’¢ bisogno. Ha ragione il Vescovo Francesco a dire che il presbiterio
¢ una parte fondamentale nella vita dei sacerdoti, ammesso perd che questa non sia un’altra
parola vuota, usata solo a fini esortativi.

- Non bisogna sottovalutare i processi educativi che, al di 1a dei contenuti, vengono veicolati.
E sempre pil urgente chiedersi quali siano i processi che realmente attiviamo nell’azione
educativa. Pone come esempio, il caso di alcune Prime Sante Messe nelle quali i novelli
sacerdoti si presentano vestiti come i sacerdoti di un secolo fa. In quel caso (e oggigiorno i
casi sono numerosi) bisogna chiedersi se non sia passata I’idea che comunque uno faccia, si
atteggi o si comporti, alla fine “va tutto bene”, dato che la parrocchia ¢ riferita al prete che si
interpreta quale sovrano assoluto. Anche in questo esempio, bisognera tener presente che il

6



novello sacerdote dal punto di vista conscio non dira mai di s¢ di essere un “padrone assoluto
della pastorale”, dato che il concetto del ministero come servizio alla fede degli altri ¢ ben
passato a livello razionale; la questione ¢ piu sottile, perché ¢ stata trasmessa nel e dal processo
con cui il neopresbitero ¢ stato educato e non solo dalle parole che ha abbondantemente
ascoltato. Le istituzioni ecclesiastiche devono, infatti, essere mosse principalmente dal
carisma e non solo dal talento: non tutti i talenti (ad esempio, I’intelligenza) sono carismi (non
¢ sufficiente essere laureato in teologia per essere, sic et simpliciter, un educatore adatto alla
formazione seminaristica. Modalitd che invece si ¢ spesso attuata negli ultimi decenni).
Carisma, evidentemente, va inteso alla maniera paolina, cio¢ quella tal caratteristica della
propria umanita per la quale, qui ed ora, il Regno di Dio viene avanti un po’ di piu.

Lavorare su queste questioni, permetterebbe di prevenire certe fatiche. Pertanto, 1’officina oggigiorno
deve essere posizionata nella fase preventiva e ordinaria, € non solo in quella riparativa.

Don Andrea Pirletti: chiede qualche consiglio per recuperare I’intimita nella vita presbiterale;
essendo molto estroversi, si fa fatica a ritrovare “casa”; talvolta la preghiera ¢ legalista (“dire il
breviario”), ma non autentica.

Don Claudio Delmonte: pone tre domande; la prima: un tempo il prete viveva da solo per sobrieta,
attualmente rischia invece di essere frainteso con un individualista, simile a un single borghese che
vive da solo per comodita. Le scelte abitative dicono qualcosa della nostra identita. Come
interpretare questo fenomeno?

Seconda domanda: spesso i preti, nella fase del trasferimento, si sentono come “pedine” da spostare
per “riempire buchi” nei vari servizi. Si possono avere indicazioni su come destinare 1 preti tenendo
conto dell’imminente calo numerico?

Terza domanda: nel caso di abusi, quando ’abusante dichiara che I’atto per cui ¢ incriminato non ¢
mai avvenuto, lo ha effettivamente rimosso o sta fingendo o minimizzando?

Don Stefano Guarinelli: Risposta a don Andrea Pirletti in tre considerazioni. Una premessa: la
cultura della rete ci spinge a riflettere sulla rete come se essa fosse esterna a noi; in realta, siamo stati
noi a idearla, costruirla e volerla. (Per approfondire il tema, suggerisce la lettura di 7The Game di A.
Baricco). C’¢, quindi, una circolarita viziosa. In questo caso, la cultura della rete come effetto e come
causa favorisce un’abilita che potremmo definire ‘comportamentista’, nella dinamica stimolo-
risposta, e cio¢: I’individuo diventa abile nel dare risposte molto rapide, ma questo ricade sulla
memoria e sull’interiorita del soggetto. La memoria paga, infatti, un prezzo altissimo allo stimolo-
risposta: si ¢ in grado di dare risposte veloci, ma si € persa la capacita di ricordare o di stare da soli
con sé stessi; in questo senso l’interioritd ¢ a rischio. Per un ministro ordinato la ‘memoria’ ¢
fondamentale, non solo nel ricordo di essere prete, ma nel ‘fare memoria’ come la Scrittura insegna.
La memoria, infatti, abilita al valore identitario di sé, ci consegna la nostra identita profonda. Cid
vale, ancor di piu, per I’interiorita, che ¢ inscritta nella memoria. La cultura della rete amplifica questa
fatica.

L’interiorita ¢ la “casa” della preghiera, ma anche degli “inquilini morosi”, cio¢ di quelle che Teresa
d’Avila chiamava le distrazioni della preghiera, come ad esempio la ruminazione. Resta necessaria,
quindi, un po’ di ascesi, che sappia distaccarsi dagli strumenti (tecnologici) che sviano dal silenzio
interiore. Ci0 non significa che il cellulare sia un male in sé stesso, ma ¢ necessario autoeducarsi
(questa I’ascesi di cui sopra) per acquisire un’adultita che sappia distinguere i1 luoghi e i tempi in cui
questo strumento entra o non entra. Suggerisce che il presbitero costruisca “l’angolo per la preghiera”
nella propria casa. Se K. Rahner, che non conosceva le distrazioni del cellulare e dei social, diceva

che il terzo Millennio avrebbe dovuto essere “mistico”, ¢ evidente che la “lotta” contro queste
7



distrazioni ne ¢ un primo significativo passo; la mistica, infatti, presuppone l’ascesi, pur non
esaurendosi e limitandosi ad essa.

Risposta a don Claudio Delmonte. E vero che la nostra abitazione pud essere confusa per la casa di
un single. Ritorna sulla considerazione che, quando lui era seminarista, molti prospettavano una vita
comune per il clero. Oggigiorno, invece, i giovani preti non ambiscono a questa possibilita; cita un
articolo di L. Bressan circa il rapporto del seminarista con la propria “stanza”; se un tempo era il
luogo della grande esperienza spirituale personale — lo studio dei grandi autori —, attualmente invece
¢ 1l luogo della trasgressione, in cui il seminarista si connette con il mondo esterno attraverso i social.
In questo senso, anche la casa del prete puo avere a che fare con la trasgressione; la vita comune
potrebbe aiutare a vigilare fraternamente su abitudini che potrebbero diventare malsane per I’esercizio
del ministero. Circa la testimonianza che diamo agli altri, il celibato pud venire frainteso come
qualcosa che assomiglia alla vita da single; perd, ¢ un’illusione credere che se i preti esperimentassero
le condizioni relazionali degli altri, sarebbero pitu comprensivi. Non ¢ possibile esperire tutto; ¢ vero
perod che troppo spesso i sacerdoti hanno una modalita comunicativa poco empatica; si pensi alle
risposte pseudospirituali (slogan: «Preghero per te! Ti ricordo al Signore! La volonta di Dio ¢ sempre
un dono!») che talvolta vengono propinate di fronte al dolore o alle richieste dei fedeli (o addirittura
dei confratelli!); con queste espressioni si da I’idea che il prete sia schermato di fronte all’esigenza
dell’altro, ma questo problema non va ricondotto al celibato, ma al presbitero che vive il celibato non
alla maniera del Regno. Nel celibato si possono celare (e quindi, scusare) alcune fatiche relazionali
che con il sacramento dell’Ordine non hanno nulla a che vedere.

Circa la destinazione dei preti. E una questione molto ampia; la sensazione ¢ che attualmente si
gestisca 1’esistente pensando che “i numeri” (dei preti e dei fedeli) siano ancora quelli di
cinquant’anni fa. “Gestire” la Chiesa in maniera nuova significa prepararsi a perdere un grande
consenso; suggerisce di guardare all’azione del Card. R. Repole che a Torino sta facendo un gran
lavoro di “ristrutturazione ecclesiale”, ma che, allo stesso tempo, ha una notevole resistenza
all’interno della comunita diocesana (soprattutto tra i preti). Ribadisce il criterio per cui nessuna
attivita pastorale dovrebbe impedire al sacerdote di santificarsi.

Sull’abuso sintonico o distonico, rimanda al meccanismo della difesa della negazione, per cui
I’abusante, una volta interrogato, arriva a sostenere di non ricordare di aver compiuto quell’atto
oppure a dichiarare che il/la minore fosse d’accordo. Si tratta un meccanismo di difesa primario (che
implica una psicosi conclamata). La psicologia classica parla di “persona non in grado di comprendere
e di volere”, ma nella realta le cose sono molto pit complesse: esistono infatti individui che hanno,
per cosi dire, incapsulato all’interno di un sistema complessivamente ordinato una parte di patologia
che “si attiva” solo in certi momenti. Essa ¢ silente fino a quando non prende parola in alcune
determinate situazioni. Per questo motivo, va ricompresa la complessita della questione. Vi ¢ anche
il caso, in cui il presunto abusatore — poi rivelatosi innocente — assume come vera la narrazione che
si fa di lui. Anche quest’ultimo ¢ un esempio della complessita delle situazioni individuali. L’ essere
umano ¢ complesso: non si puo rinunciare alla paziente fatica, se non della sua totale comprensione,
almeno del suo fraterno accompagnamento.



