Curato “sempre”.
Vocazione da ricevere e compito da scegliere.

Prof. don Emilio Gnani

Corso residenziale per preti ordinati della dicoesi di Bergamo dal 2025 al 2025
Siusi, 12 gennaio 2026
Trascrizione non rivista dall’autore

Parto da una domanda ricorrente che spesso viene fatta non solo in questi contesti: come stanno i preti? E
talvolta la domanda diventa piu specifica: come stanno i preti giovani? Beh, € una big question, nel senso che
e difficile poter dare una risposta a questa domanda. Purtroppo questa domanda talvolta nasce da alcuni
fatti di cronaca che ci coinvolgono. A volte sono anche fatti di cronaca molto dolorosi. So che anche voi nel
vostro presbiterio avete vissuto di recente qualcosa di drammatico. Sicuramente si rileva un certo malessere.
Noi viviamo il nostro ministero di preti, di preti giovani impegnati nella pastorale giovanile in un
cambiamento di epoca. Che cosa comporta questo? Comporta sicuramente una complessita che non
possiamo semplificare, che dobbiamo vivere secondo queste due direttrici che mi sembrano ormai una
costante anche nel magistero dei papi Francesco e Leone e anche penso dei nostri vescovi. La direttrice da
una parte della missione, di chi comunque vuole portare un lieto annuncio, e la direttrice della comunione,
cioe che cosa vuol dire che si possono vivere dei rapporti fraterni tra di noi. Questa complessita c’e il rischio
che noi la viviamo anche con un sentimento un po’ di ritirata o talvolta anche un po’ come chi vive una sorta
di decadenza della Chiesa, di quelle che erano un po’ le nostre forme, le nostre strutture.

Ci sono elementi oggettivi che ci potrebbero indurre a vivere con questo senso un po’ di ritirata e di
decadenza, ma fondamentale e far si che il risentimento, I'accusa, la rivendicazione, che possono essere
anche stati d’animo che si incontrano quando si vivono delle fatiche e quando si fa esperienza di una
complessita, non prevalgano, che non colorino il nostro ministero di grigio. E allora proprio per questo, in
accordo con Don Luigi e I'equipe, ho pensato, di scegliere questo tema che mi da la possibilita di aggiungere,
oltre alla missione e alla comunione, un aspetto che io ritengo importante. Penso sia un tema anche
psicologico, ma penso che sia anche un tema spirituale ed & il tema della cura. Che cosa vuol dire? Che come
preti siamo chiamati ad avere cura, attenzione, non solo nei confronti degli altri ma vorrei mettere in
evidenza altri due accenti della cura che talvolta mi sembrano, un po’ pili nascosti: il primo & questo, € che
“facendo” io posso sentire che Dio si prende cura di me, perché quindi la vocazione, il ministero non ¢ solo
gualcosa che mi impegna per altri e quindi penso che sia fondamentale in questa complessita in questo
cambiamento riuscire a fare I'esperienza di chi, proprio perché & chiamato, sente continuamente di poter
ricevere qualcosa da Dio. Piu facilmente noi abbiamo messo I'accento sul dare, anche il dare la vita per gli
altri, che & una cosa giustissima, lo vedremo anche dopo, perd se tu non fai anche I'esperienza di chi in
gualche modo riceve, questo dare alla fine sara estenuante. L'altro accento € che non solo Dio si prende cura
di me, ma che io stesso, facendo il prete, vivendo da prete, io sono chiamato a prendermi cura di me. Ciog,
ci sono dei passi che nessuno puo fare al mio posto. Ecco perché ho scelto un po’ questo sottotitolo: una
vocazione da ricevere ma anche un compito da scegliere. Questo lo dico perché li dove invece dovessero
prevalere sentimenti che dicevo sono di accusa, di rivendicazione, di scontentezza, di frustrazione, legittimi,
noi paradossalmente potremmo anche a un certo punto metterci simbolicamente con le braccia conserte e
dire: “E adesso diteci voi che cosa dobbiamo fare. Diteci voi, voi istituzione, voi diocesi, voi chiesa, voi vicari,
voi superiori, diteci voi che cosa dobbiamo fare. In questa complessita ditecelo voi”. Che c’é qualcosa anche
di vero, ma che voi capite che se noi dovessimo alla fine vivere cosi tutta la nostra vita, il rischio che noi lo



viviamo e male e questa € comunque l'unica vita che noi abbiamo. E sarebbe davvero paradossale nel
momento in cui poi magari cerchiamo di dire agli altri che vivere il Vangelo & qualcosa di bello e che rende
piena e umana la vita e tutte queste cose che di solito siamo capaci di dire, crediamo, e tutti li vivono, tranne
voi. Ecco sarebbe un po’ un controsenso.

Ecco faccio un’ulteriore premessa prima di entrare un po’ in questo tema della cura: provare ad assumere
una visione di leadership nella Chiesa che non sia concentrica, cioé che non metta al centro la figura del
prete. Lo dico perché mentre oggi parleremo di quei passi che siamo chiamati a compiere per noi stessi,
evidentemente io non dimentico e sono tra i sostenitori di una leadership e quindi di una visione di ministero
che € non concentrica. Che cosa vuol dire? Che la vita del prete, la vita della comunita e la vita della diocesi,
nella persona del vescovo e delle sue mediazioni, sono strettamente legate. Quindi, davanti alla difficolta di
un prete questa premessa di una interazione, di uno spazio di dipendenza e di influenza reciproca tra il prete
e la sua persona, il suo ministero, la comunita o le comunita a cui viene inviato e la diocesi che vi invia resta
fondamentale. Ci sono delle interazioni che sono fondamentali e probabilmente in questa complessita noi
riusciremo a viverla anche con un po’ di pace e anche in questa dimensione di cura saremo aiutati nel
momento in cui queste interazioni funzionano e sono di qualita.

Vocazione da ricevere

Vorrei partire da un’icona evangelica. Sono convinto che la Parola di Dio, oltre che a offrirci delle meditazioni,
ci consenta di avviare anche dei cammini di liberta. E vorrei tenere sullo sfondo e come filo rosso di questo
mio intervento sulla cura, la pagina della “Moltiplicazione dei pani” che troviamo in Marco 6, 30-43. Un brano
che spesso nella nostra predicazione presentiamo quell’episodio che rivela, che manifesta la compassione di
Gesu verso la folla affamata. Gesu vedendo questa folla, ne provo compassione. A ben guardare, ed &
I'aspetto che forse talvolta si nota di meno e che invece mi piacerebbe provare a rilanciare un po’ di piu in
guesto contesto, & che con quel gesto, il gesto della moltiplicazione dei pani e con questo incontro, con
guesta interazione, Gesu non si prende cura solo della folla, ma si prende cura anche dei suoi discepoli che
erano di ritorno dalla loro prima missione, quella che ci viene narrato in Marco 6, 7-13.

A me pare molto bello provare a rileggere questo brano, provando a considerare che in quel gesto Gesu non
manifesta solo la sua compassione per una folla affamata, ma che in qualche modo si fa carico, si prende
cura anche di quei discepoli che erano tornati dalla loro prima missione e li vuole coinvolgere in quel gesto
perché prendendosi cura della folla di fatto Gesu si prende cura anche dei suoi discepoli: venite in disparte
in un luogo solitario e riposatevi un po’. Gesu non si sorprende e non si scandalizza di questa stanchezza dei
discepoli, se ne fa carico, sente la responsabilita di farsi carico del riposo dei suoi discepoli. Ecco forse noi
non siamo abituati a pensare il ministero come luogo in cui Dio si prende cura di noi perché ci nutre, perché
forse prevale quella percezione in cui nel ministero siamo stati noi presi a servizio per la cura di qualcun altro.
Attenzione questi due aspetti non sono in opposizione tra loro, perd mi pare che questa pagina del Vangelo
in qualche modo ci aiuti a cogliere una unita tra questi due aspetti. Se desideriamo davvero donare la nostra
vita, non possiamo non sperimentare il fatto che questa compassione viene rivolta anche a noi. Come direbbe
San Paolo, c’é una consolazione di Dio che avviene nella tribolazione, quando si sperimenta la tribolazione,
ma che comunque Dio non ¢ indifferente all’'umanita dei suoi discepoli. Se noi non sentiamo questo, non
facciamo esperienza di questo, voi capite che le fatiche oggettive del ministero o il cosiddetto burnout del
prete € li alle porte. Come Gesu si prende cura dei suoi discepoli e della folla insieme, vorrei raccogliere dal
testo quattro passi che mi sembrano anche quattro passi concreti per vivere questa complessita perché sono
i passi che Gesu ha fatto fare da buon maestro ai suoi discepoli quindi fidiamoci della pedagogia divina.



Primo passo: fare i conti con la propria umanita

Gesu fa sperimentare volutamente ai discepoli il loro essere uomini. Sono stati mandati in una missione e si
sono cosi tanto dati da fare da essere tornati affamati e assetati, non avevano tempo di mangiare e
probabilmente avevano anche dormito poco. Erano quindi persone bisognose di riposo e di quiete cosi come
ogni uomo. Gesu desidera che i suoi discepoli non dimentichino il loro essere uomini come gli altri uomini.
Questo e un desiderio che Dio ha e che Dio desidera per noi. Il primo modo con cui noi siamo chiamati a
vivere il ministero & quindi quello di fare i conti con la nostra umanita. Che cosa vuol dire? Innanzitutto
permetterci di essere persone normali che imparano, ad esempio, a riconoscere quali siano i loro bisogni e
ad esprimerli, a verbalizzarli, ma al tempo stesso, attenzione, a non far dipendere la nostra vita soltanto da
questi bisogni. Puo sembrare un equilibrio un po’ ideale, ma penso che sono necessarie entrambe queste
due prospettive. Da una parte che tu riconosca e non ti scandalizzi di quelli che sono i tuoi bisogni e dall’altra
parte che tu non faccia dipendere la tua vita esclusivamente da questi bisogni. Se come persone normali,
come uomini, noi non viviamo questo, voi capite che il rischio € quello che come discepoli e come preti noi
potremmo ritrovarci a vivere con un’umanita trascurata. E la trascuratezza dell’'umanita non & mai un buon
segno, non solo perché non e sostenibile, ma non e evangelica. Permettersi di essere persone normali,
uomini normali, vuol dire da un lato riconoscere a se stessi, per esempio, quali sono le ragioni della propria
stanchezza, quali sono le ragioni della rabbia, quali sono le ragioni della tua frustrazione. Dall’altra parte vuol
dire anche non far coincidere quel benessere che cerco e che desidero in alcuni momenti con I'esperienza
del Bene, del Bene con la “B” maiuscola che attrae e che rende felici. Perché? Perché non & detto che se tu
stai bene sei automaticamente in una condizione di Bene. Dobbiamo provare a riconoscere questa tensione
positiva tra il riconoscimento di un benessere che nasce dal nostro essere uomini normali e dall’altra parte
che c’é un’esperienza di bene che potrebbe anche portarmi a rinunciare a un po’ di benessere, ma perché
c’@ un bene piu grande che mi attrae e che mi assicura una pienezza.

lo non sono per distinguere il tempo privato dal tempo per gli altri, sono perché ci sia e venga qualificato il
tempo personale, che non € detto che sia un tempo privato, pero € un tempo personale, dove tu sei chiamato
a entrare in rapporto con te stesso e con la tua interiorita. Badate, questo per me & una questione
fondamentale soprattutto perché, come sappiamo, noi siamo anche in una condizione di vita in cui
sperimentiamo la solitudine. Ma solitudine non vuol dire assenza di relazione.

In questo fare i conti con la nostra umanita vorrei fare un richiamo a un’esperienza molto concreta che &
quella del riposo. Tutti ne sentiamo il bisogno, ma la domanda, anche un po’ provocatoria, potrebbe essere
guesta: ma tu sai riposare? Che cosa fai quando vuoi riposarti? Perché penso tutti sappiamo per esperienza
che esiste riposo e riposo. Ci sono azioni che noi compiamo con l'illusione di riposarci un po’ ma che alla fine
ci lasciano piu stanchi di prima. Puo sembrare strano ma un indicatore che talvolta uso per valutare quando
faccio una valutazione psicodiagnostica di una persona & paradossalmente la capacita di gestire il tempo
libero. Perché il tempo libero € molto piu difficile da gestire che un tempo strutturato e impegnato e se vuoi
sapere davvero quando sei maturo, chiediti come gestisci il tempo libero. Fare i conti con la tua umanita vuol
dire questo: che tu proprio perché sei persona normale sei stato chiamato non perché eri un superuomo o
dovevi diventarlo, ma perché sei normale, e sei un uomo e Dio desidera che tu continui a rimanere uomo, tu
devi, se vuoi prenderti cura degli altri e di te, devi fare i conti con la tua umanita. Quando manca il riposo,
guando manca questo confronto con la propria umanita, confronto che talvolta vuol dire anche solo
permettersi di verbalizzare cio che si sente e si vive, ci sono dei segni di trascuratezza che talvolta sono anche
abbastanza visibili. Il nostro corpo, il modo di vestire, il modo, per esempio, di assumere il cibo. Abbiamo
bisogno di azioni simboliche che ci aiutino a custodire la nostra umanita. Il Cardinale Martini definiva cosi
un’azione simbolica, un’azione parziale che ha un significato totale. Parziale perché vuol dire che con
un’azione simbolica tu non risolvi tutto, perd ha un significato globale. In ordine a questo richiamo quanto
alcuni anni fa Papa Francesco aveva detto a un incontro del clero a proposito di quello che poteva essere |l



primo e ultimo pensiero della giornata della vita di un prete. “Beh, per un prete dovrebbe essere il Signore,
no?”. Concretamente qual e il primo e ultimo pensiero di natura? Prendersi cura di sé e della propria umanita
talvolta vuol dire partire anche da questo livello. Perché se manca la base, voi capite, poi tutto il resto crolla.

Secondo passo: imparare a coinvolgersi

Sappiamo tutti che cosa avviene dopo questo momento di ristoro si presenta la folla e i discepoli, da gente
diciamo pratica e abbastanza diciamo razionale, presentano a Gesu la loro soluzione qui: ormai e sera la folla
& tanta, rimandiamoli a casa perché noi non possiamo provvedere a un pasto per tutte queste persone.
Quindi se vogliamo il ragionamento tiene, € una soluzione pratica, logica ma che Gesu di fatto rifiuta.
Interessante perché nel versetto 37, se dovessimo leggere con un po’ di pathos questo racconto, potremmo
percepire anche tutto il fastidio dei discepoli, no? Ma dobbiamo andare noi a comprare 200 dinari di pane?
Dopo che siamo stati qui insieme una giornata intera adesso anche questa cosa qui? Gesu di fatto respinge
questo progetto perché intuisce che questa scelta avrebbe allontanato affettivamente i discepoli dalla folla.
Gesu ci tiene che i suoi discepoli possano essere collaboratori della sua compassione. Infatti il testo dice al
versetto 33 che sia Gesu che i discepoli videro la folla, ma solo Gesu ne provo compassione”. Quindi, rispetto
anche a tutte le urgenze e a tutti gli incontri che noi possiamo vivere, noi li possiamo vedere esattamente
come i discepoli, ma non é detto che noi proviamo compassione, cioé che ci sentiamo coinvolti.

Senza questa compassione e senza questo coinvolgimento le urgenze e le necessita della gente diventano
delle scocciature. Oppure potremmo basare il nostro ministero attrezzandoci ad essere degli esperti di
problem solving. Gesu ci tiene che i discepoli imparino che cosa voglia dire essere pastore che cura il gregge,
padre che sfama i figli, padrone di casa che invita al banchetto.

Mi soffermo su questo punto di imparare a coinvolgersi perché a mio parere non & scontato che un prete si
coinvolga emotivamente e affettivamente nel suo ministero. Eppure diventa fondamentale per sostenere
anche quella scelta di celibato che sappiamo non € solo una scelta di rinuncia e che in qualche modo, ci deve
far sperimentare che siamo generativi. Erickson dice che la generativita € uno di quegli elementi che fanno
di un uomo una persona adulta. Se non generiamo, paradossalmente, proprio perché celibi, noi potremmo
essere degli eterni adolescenti, non legati a nessuno e di fatto un po’ cosi in giro con tutti i rischi. Un buon
coinvolgimento necessita anche di buoni confini che sono di spazio, di tempo, di gesti ma senza un
coinvolgimento non passa nemmeno il Vangelo. E allora qui mi piacerebbe farvi queste domande: come ti
coinvolgi? Dopo tot anni di ministero, dopo che ormai forse la fase piu degli inizi & passata, quella
dell’incanto, perché no, dove magari ci sono state anche gia delle scottature. E come ti coinvolgi? Quando ti
coinvolgi? Perché capite, il rischio e quello di vivere il ministero come un ruolo da svolgere, anche con un po'
di insoddisfazione. Qualcuno scriveva tempo fa che viviamo I'epoca delle passioni tristi. E un’affettivita
connotata in un certo modo. Quindi € importante coinvolgersi, perché se non ti coinvolgi € un po’ come se
tu vivessi sempre con una freddezza interiore. Alcuni segni di un buon coinvolgimento sono quando per
esempio ti accorgi delle situazioni, quando per esempio davanti alle persone che incontri ti interroghi, ti poni
gualche domanda, quando ti chiedi quale pud essere il tuo spazio di iniziativa.

Terzo passo: riconoscere la propria poverta.

Come sapete molto bene nel momento in cui Gesu cassa la proposta dei discepoli di rimandare la folla a casa,
li invita a trovare dei pani. C'é questa domanda che, se volete, letta nel contesto € ancora piu paradossale
perché se e vero che la folla era di cinquemila uomini, voi capite che porre a dodici uomini la domanda
“quanti pani avete?” al di la che in quel momento ne avessero solo due o tre, ma dico “ma se anche ne
avessero avuti cento, ma se anche ne avessero avuti mille, che cosa sarebbe stato quello per tutta quella
folla? Quindi a me pare che in questo passaggio ci sia esplicitamente da parte di Gesu l'intenzione di far
toccare con mano ai discepoli quella sproporzione tra il bisogno della folla e le loro risorse. Prendere con



mano che le risorse tue, e forse anche della Chiesa sono poche, ma questo non vuol dire che tu non abbia
niente o che si debba subire la pochezza della risorsa come una mancanza. Perché io penso che la differenza
sia questa, quella di imparare a consegnare questa pochezza, di deporla come hanno fatto simbolicamente i
discepoli, perché se tu non la consegni e non la deponi ai piedi del Signore, questa pochezza,
paradossalmente, iniziera a diventare motivo di commiserazione. Prima esisteva la cristianita, adesso non
c’e pil la cristianita, prima eravamo 100 e adesso siamo 18, ecc...

Quando la poverta non e consegnata diventa motivo o di commiserazione o dilamentela o di scoraggiamento
o di rabbia. Consegnare le poche risorse vuol dire toccare con mano che I'Onnipotente, grazie a Dio, & uno
solo e che noi non siamo onnipotenti e che la Chiesa, finché vivra la sua missione nel mondo, non & chiamata
ad essere onnipotente.

Come vivo il riconoscimento delle mie poverta personali e poverta ecclesiali? Come viviamo queste poverta
personali ed ecclesiali? Le deponiamo o le impugniamo in modo stupito, piccato? Cosa vuol dire consegnare
una poverta personale ed ecclesiale? Innanzitutto rinunciare al mito del Messia, lo dico perché tanto noi
siamo chiese sorelle e nei prossimi mesi potremmo appunto ricevere un nuovo vescovo, ricordiamoci che il
Messia e gia venuto, ok?

Non lo so se & mai esistito un tempo in cui le cose potevano funzionare cosi come ce le abbiamo in mente
noi, ma non é che sbagliamo ad averle in mente cosi, ma perché poi c’e uno scarto con la realta che dobbiamo
anche accogliere. E poi soprattutto penso che riconoscere la propria poverta voglia dire anche questo:
custodire la qualita delle proprie motivazioni. Perché paradossalmente, mentre ti accorgi che sono sempre
meno magari quelli che ci credono o che tu pensi che ci possano credere come te, alla fine ti rimane questa
domanda: “Ma tu per chi lo fai?” lo penso che questo ci da una grande liberta di cuore.

L’ultimo passo: imparare a servire.

Sappiamo come si conclude questo brano. Gesu che dice: “Date loro voi stessi da mangiare” quindi non solo
adoperatevi perché queste persone abbiano qualcosa da mangiare a partire dal dono che loro avevano fatto
di questi cinque pani e due pesci che avevano raccolto dalla folla. “Date voi stessi” cioé in una logica noi
potremmo dire pil eucaristica, di consegna di sé. Ecco la cosa curiosa di questo brano é che se la prospettiva
sembra altissima “Date voi stessi da mangiare” cioe quindi date la vostra vita, la cosa che un po’ sorprende
e che alla fine la ministerialita che i discepoli sono chiamati a compiere € molto minima. lo dico che € un po’
come quando all’oratorio estivo, al Grest devi far sedere il gruppo dei ragazzi e li devi dividere a gruppetti,
no? E alla fine i discepoli fanno questo. Li devono dividere a gruppetti, li fanno sedere sull’erba, distribuiscono
i pani e raccolgono i pani avanzati. Cavolo, date loro voi stessi da mangiare. Poteva immaginare chissa quale
azione qualitativa dovra compiere. No, le mansioni sono molto piccole quelle che vengono chieste ai
discepoli, eppure in questo modo loro danno loro stessi da mangiare. Questo perché lo dico? Perché in
questa logica dell’'imparare a servire ci dobbiamo sempre ricordare che la consegna di sé passa, per lo piu,
talvolta, da servizi che sono piccoli, nascosti e umili. Questo vuol dire che anche, per esempio, le nostre
collaborazioni, in quello che siamo fatti a fare anche nei nostri oratori, talvolta ci sono azioni che comportano
ascolto, pazienza, costanza, non sono cose cosi gravanti. Non hai la percezione di salvare il mondo né tanto
meno dirisolvere i problemi di quella comunita, pero lo fai. Ed essere riconciliati con queste azioni quotidiane
che compiamo, io penso che ci disponga a vivere il ministero con un po’ piu di pace. Ecco in questo imparare
a servire.

Mi permetto di richiamare un atteggiamento che mi sembra sia un po’ il frutto che & quello della gratitudine.
Se servi davvero e se lo fai con lo spirito del servizio, imparerai a non dare per scontato cid che si vive, il bene
che hai, i beni che ricevi e questo, penso dia anche pace nel modo di affrontare quelle che sono un po’ le
diverse sfide e fatiche.



D’animo grato perché se non sei grato inizierai subito a fare I'elenco delle cose che mancano. Grato vuol dire
che, non so, quando arrivi in una comunita, non so, prima ancora di iniziare a cambiare le cose magari provi
ad assumere questa storia.

Concludo con tre aspetti che vorrei collegare al secondo sottotitolo: “lIl compito da scegliere”. Se questo e
quello che noi siamo chiamati a ricevere, nel ministero e nella vita, ecco penso che come risposta nostra
possiamo mettere in evidenza almeno questi tre aspetti.

Primo aspetto — la disponibilita a conoscersi e farsi conoscere.

Qualcosa che sei chiamato a fare tu e che nessuno puo fare al tuo posto. Qualunque sia il Vescovo o il Papa,
la configurazione della diocesi, o questo lo fai tu o sara un’omissione. Nella vita di un prete e di un uomo ci
sono delle fasi di crescita, talvolta ci sono delle fasi di stallo, talvolta ci sono delle fasi di regressione e questo,
vi dicevo, non perché il prete sia immaturo, ma perché talvolta & la vita, sono i contesti della vita che ci
pongono in queste diverse fasi. Provo a fare alcuni esempi: il cambiamento di destinazione. Non so quanti di
voi hanno gia cambiato una destinazione, ma io penso che questo sia un momento sempre particolarmente
delicato nella vita di un tempo. Perché? Perché in qualche modo li sei un po’ costretto e un po’ chiamato a
riconoscerti di nuovo. Perché si vive quel passaggio evolutivo che viene chiamato di separazione e di
individuazione. Lasciare una comunita a cui tu ti sei affezionato & qualcosa che ti fa ricomprendere te stesso,
il celibato nelle fatiche anche di questo cambiamento. D’altra parte, se non lasci, non ti individui, cioé non
diventi un soggetto adulto. lo penso che il momento del cambiamento nella vita di un prete & qualcosa che
apre, potrebbe avere paradossalmente assonanze simili a un lutto. Perché se ti sei giocato bene, un po’
piangi. Poi magari non piangi davanti alla gente, pero senti che stai perdendo qualcuno. Se non fosse cosi,
mi chiederei come mai non lo vivi cosi. lo mi ricordo da seminarista ero abbastanza un talebano
dell’obbedienza, di quelli che sapevano, si dicono, no una volta che ti chiamano vai e poi mai piu farti vedere.
Devi essere disponibile a conoscerti e a farti conoscere perché la conoscenza di sé non & qualcosa che € solo
in mano tua: il rapporto con la famiglia di origine, la conoscenza della propria vita affettiva e sessuale. Ci sono
guesti passaggi che per me sono da conoscere e da lasciar conoscere. Penso, una figura come puo essere
quella di un padre spirituale.

E una cosa che mi sorprende molto nei preti giovani & che scopro che non hanno di fatto delle figure di
riferimento. Poi spesso la ragione & perché non ce ne sono disponibili. Sara vero? Non lo so. lo penso che qui
valga il proverbio che chi cerca trova. Pero vi assicuro questo: In questi anni mi e capitato, perché tra le varie
collaborazioni che ho, c’é anche per esempio quella di aiutare una casa di comunita, una comunita in
difficolta e le difficolta possono essere davvero di diverso genere.

Perd io penso che fino a quando uno almeno si mantiene aperto e disponibile a lasciarsi conoscere e a
conoscersi, le cose piu gravi. Spesso, quando poi capitano anche questioni gravi, tu sotto sotto la prima cosa
che scopri & che questo sia gestito da solo. E il criterio € stato quello dell’autoreferenziale. Penso non ci sia
mestiere piu complicato del nostro perché voi capite in una complessita dove noi stiamo con persone diverse,
ruoli diversi, in una condizione, appunto come dicevo, di vita di celibi, se uno lo gestisce in modo
autoreferenziale prepariamoci a qualcosa.

Un secondo aspetto, un secondo compito da scegliere & quello della qualita delle relazioni.

Si parla molto della fraternita tra i preti e io ci credo molto e quindi chiediamoci anche che cosa possiamo
fare perché le relazioni siano realmente fraterne. Mi sorprende talvolta alcuni preti che dicono: “invitami a
tutto tranne che a un momento di clero” perché sono stufo di sentire preti che parlano di cose da preti. Pud
essere uno sfogo anche questo, evidentemente, quindi non & la verita. Perd mi colpisce questo perché vuol



dire che non é cosi scontato che il fatto di trovarsi insieme ci assicuri non un’amicizia, ma un clima di
fraternita. Ecco, io penso che in questa fraternita tra preti aggiungerei una fraternita anche con persone
adulte, sposate possibilmente, che ci ricordino che la vita e difficile un po’ per tutti o che € bella anche un
po’ per tutti e che soprattutto ci mettano in questa condizione che ritengo fondamentale per questa
dimensione di cura, per le relazioni che siano un po’ simmetriche. Si tratta di permetterti di vivere in un
contesto un po’ simmetrico, come per esempio qualcuno ti possa anche prendere in giro, che qualcuno ti
possa dire quella cosa che probabilmente un parrocchiano fara fatica a dirtelo.

Un terzo aspetto di cura - far esprimere al prete qualche tratto della sua originalita.

Che cosa voglio dire questo? Tutti noi abbiamo dei talenti. | talenti non sono automaticamente dei carismi,
perché San Paolo dice che il carisma deve essere per un’utilita comune. Quindi se io dovessi pretendere che
la mia parrocchia o il mio vescovo riconosca tutti i miei talenti e me li faccia esprimere, io dico che questo va
in una logica di autoaffermazione che non mi sembra la logica evangelica. Qualche tratto della tua personalita
e della tua originalita che debba esprimersi, ecco, lo penso, nella logica che qualche tuo talento nella fede
puo diventare un carisma. E questo penso ci mantenga persone vive, che ci aiuti paradossalmente a
coinvolgerci.

C’e una circolarita di cui oggi ho parlato di meno ma che, ripeto, io metto sullo sfondo e che mi sembra
fondamentale. perd a me sembra ecco questo importante per vivere con un po’ di pace anche questo tempo
complesso ma non per questo impossibile da vivere penso anche nella logica di qualche sperimentazione per
non sentirsi solo meri esecutori passivi di una tradizione che dobbiamo portare avanti per forza senza avere
la possibilita anche un po’ di rinnovamento. C'é evidentemente tutto il discernimento anche ecclesiale su
guesto, ma lo sento un aspetto fondamentale nella vita del prete. Queste erano un po’ le cose che avevo
pensato di condividere con voi in ordine all’essere curato, nella dimensione della cura come vocazione da
ricevere e come compito da scegliere.



