Papa Francesco
Incontro con il Clero della Diocesi di Roma
15 febbraio 2018

Il gruppo dei piu giovani chiede: “Tante vocazioni nascono bene ma poi si raffreddano, si abituano, si
spengono. Come si passa dall’'innamoramento all’amore, nella vita sacerdotale? Vale a dire, come
possiamo aspettarci che tutta 'umanita di un prete venga coinvolta intorno a questo centro che &
I’'amore nuovo per il Signore? Come anche i desideri, le aspirazioni, i limiti vengono coinvolti? Come
vivere nella liberta una vita sacerdotale che ci e chiesto di assumere con amore, ma nel concreto si
dipana in mille rubriche e doveri? A volte ci si sente dentro a un grande treno che procede a prescindere
da noi. Come sentirsi eletti da Dio e realizzati come uomini fuori da una carriera e alieni da confronti? In
guesta nostra citta, spesso ci sentiamo non incisivi: possiamo noi essere un’umanita significativa, vale a
dire possiamo noi compiere scelte di vita che indichino una strada evangelica su come vivere la realta
urbana disumanizzante del nostro tempo? Puo oggi il prete diventare un segno umano piccolo ma
luminoso che inviti il suo gregge alla liberta? Quanto le fatiche dei giovani sacerdoti sono dettate dalla
poca forza, dalla poca profezia, dalla poca trasparenza, o quanto invece pesa uno stile di Chiesa non
ancora rinnovato? La vita comune, lo stile sobrio, la preghiera meno cultuale e 'abbandono delle
strutture, quanto non arrivano alla vita concreta del prete perché non si é rinnovato, o quanto al
contrario la vita ordinaria che é chiesta al prete, non risponde a un rinnovamento del suo cuore?”.

Questa é la domanda. Tante domande in una domanda! Ma mi & piaciuto che ce ne siano tante, perché c’e
gualcosa di comune in queste domande: c’e I'abbondanza di circostanze. Se questo € cosi e questo & cosi e
cosi e cosi.... domande di circostanze. L'accento & sulle circostanze. “Quando succede questo, se le cose
SONO Cosi e sono cosi e vanno cosi, come si puod fare con queste circostanze che sono limitazioni, che non ci
lasciano andare avanti?”. Davanti a queste circostanze non c’e uscita. Se io faccio una domanda — come in
guesto caso — sulle circostanze o con tante circostanze, da questa strada non c’e uscita. E’ una trappola,
guando le circostanze diventano cosi forti. E’ una trappola perché non ti lascia crescere, € un guardare
troppo le circostanze. Invece e centrale il modo giusto di vivere gli impegni sacerdotali, e cercare lo stile che
aiuti a offrire in pace e fervore. Lasciamo da parte le circostanze — ce ne sono tante —, ma guardiamo come
andare avanti. Ho detto la parola “stile”: cercare il proprio stile sacerdotale, la propria personalita
sacerdotale, che non & un cliché. Tutti noi sappiamo come dev’essere un sacerdote, le virtu che deve avere,
la strada che deve avere... Ma lo stile, la carta d’identita tua... Si, dice “sacerdote”, ma la tua, con la tua
impronta personale, con le motivazioni che ti spingono a vivere in pace e fervore. Da una parte, tante
circostanze in questo mondo che & cosi, cosi e cosi...; dall’altra, il tuo stile. Ognuno di noi ha il proprio stile
sacerdotale. Si, il sacerdozio € un modo di vivere, € una vocazione, un’imitazione di Gesu Cristo in un certo
modo; ma il tuo sacerdozio € unico, nel senso che non & uguale all’altro. lo direi, di fronte a queste
domande: cerca il tuo stile. Non guardare tanto le circostanze che chiudono le uscite. Cerca il tuo stile: il
tuo stile di prete e personale.

E questo stile si muove in un’atmosfera. Vorrei dire questo: non & un cliché continuare a dire che non
potremo vivere il ministero con gioia senza vivere momenti di preghiera personale, faccia a faccia col
Signore, parlando, conversando con Lui di quello che sto vivendo. Questo non e un cliché. [Vivere] il
ministero con gioia, con momenti di preghiera personale, faccia a faccia col Signore, parlare con il Signore,
conversando con Lui di quello che sto vivendo. Le circostanze, il tuo proprio stile, il Signore. Parlo col
Signore di questo? Tutte queste domande? O parlo con me stesso, con la mia impossibilita davanti a tante
circostanze che chiudono la porta e mi tirano giu? “Ah, non si puo, € un disastro..., non si puo essere preti in
guesto mondo secolarizzato...”. E incominciano le lamentele. | limiti. La domanda dice: “Come anche i
desideri e le aspirazioni, i limiti vengono coinvolti?”. Questa & una bella domanda: come i limiti vengono
coinvolti nella tua vocazione sacerdotale, nel tuo stile. Individuare i limiti: quelli generali — per il fatto che
sono qui — e anche i tuoi, personali. Dialogare con i limiti, nel senso di cosa posso fare io con questo limite,
come portare questo limite addosso. Discernere tra i limiti. E la domanda ci pud spaventare perché ci sono
tanti limiti, tante circostanze che ci tirano gil e “non posso essere sacerdote”, no! La risposta &: ¢’é una
strada, € il tuo stile sacerdotale, il dialogo con i tuoi limiti, il discernimento con i limiti, anche con queste



circostanze. Non avere paura di questo. Discernere anche i propri peccati, perché i peccati vengono
perdonati, & vero, il sacramento della Confessione & per questo; ma non finisce tutto li. Il tuo peccato nasce
da una radice, da un peccato capitale, da un atteggiamento, e questo € un limite, che si deve discernere. E’
un’altra strada, diversa dal chiedere il perdono per il peccato. “No, si, ho questo problema, mi sono
confessato, e finita”. No, non finisce Ii. Il perdono & i, ma poi tu devi dialogare con quella tendenza che ti ha
portato a un peccato di superbia, di vanita, di gelosia, di chiacchiere, non so... Cosa mi porta a quello?
Dialogare con il limite che ho dentro, e discernere. E il dialogo, con questi limiti, sempre — per essere
ecclesiale — si deve fare davanti a un testimone, a qualcuno che mi aiuti a discernere. E li & tanto
importante il confronto: questo che succede a me confrontarlo con un altro. Il bisogno del confronto. Non
tanto dei peccati, direi che qui bisogna fare una distinzione: i peccati sono per confessarli e chiedere
perdono, e la cosa finisce Ii; poi, con il Signore, vado avanti. Ma i limiti, le tendenze, i problemi che mi
portano a questo, le malattie spirituali che ho, questo si, io non potrei mai vincere questo o risolvere i
problemi che mi portano [al peccato] senza il confronto. Il confronto. E li [si tratta di] cercare un uomo
saggio. Un uomo saggio. E’ la figura ecclesiale del padre spirituale, che incomincia dai monaci del deserto:
quello che ti guida, ti aiuta, anche dialoga con te, ti aiuta nel discernimento. Se hai peccato, questo € un
limite, & vero: cerca uno misericordioso; e se e sordo, meglio. Chiedi perdono e vai avanti. Ma la cosa non
finisce li. Che cosa ti ha portato al peccato? Qual € la tendenza, qual & il problema? Cerca uno saggio per il
confronto, per dialogare con i limiti, con le proprie debolezze, per dialogare e cercare di risolvere il
cammino. lo vi dico con verita: il sacerdote & celibe e in questo senso si pud dire che & un uomo solo; si,
fino a un certo punto lo si potrebbe dire. Ma non puo vivere solo, senza un compagno di cammino, una
guida spirituale, un uomo che lo aiuti al confronto, al discernimento, al dialogo. Non ¢ sufficiente
confessare i peccati: questo & importante, perché li — e io sempre I’ho sentito, € una delle cose piu belle del
Signore — c¢’é 'umilta del peccatore e la misericordia di Dio che si incontrano e si abbracciano; & un
momento bellissimo della Chiesa, quello, il perdono dei peccati. Ma non é sufficiente. Tu sei responsabile
anche di una comunita, tu devi andare avanti, e per questo hai bisogno di una guida. lo vi dico di non avere
paura; anche ai giovani: incominciare da giovani, con questo. Cercare. Ci sono uomini saggi, uomini di
discernimento che aiutano tanto, e accompagnano tanto.

Dunque, riassumendo: in questa domanda c’e troppo accento sulle circostanze, e questo puod diventare un
alibi. Perché se tu guardi soltanto alle circostanze, non c’e uscita. Tu devi cercare il tuo proprio stile, il modo
giusto di vivere la tua vocazione sacerdotale; e per questo non € una cosa antica, non € un cliché continuare
a dire che non potremo vivere il ministero con gioia senza vivere momenti di preghiera personale, faccia a
faccia col Signore, parlando, conversando con Lui di quello che stiamo vivendo. Queste cose devono essere
portate nella preghiera, con il Signore. Senza il dialogo con il Signore tu non puoi andare avanti. Dialogare
con i limiti, discernere i limiti; e per questo aiutarci con il confronto col padre spirituale, con un uomo
saggio che ci aiuti nel discernimento. E i giovani li aiuta tanto — e lo fanno! —anche — & un plus, questo, e
anche i grandi lo fanno — piccoli gruppi di sacerdoti che si accompagnano: la fraternita sacerdotale. Si
incontrano, parlano, e questo € importante, perché la solitudine non fa bene, non fa bene.

Questo e quello che mi viene in mente sulla prima domanda. Ma vorrei sottolineare questo: state attenti di
non imbrogliarvi con i limiti. “Oh, non si puo, guarda questo, questo, il mondo € una calamita, questo,
quell’altro, la televisione, questo, quell’altro...”: sono limiti culturali o personali, ma questa non ¢ la strada.
La strada e I'altra che ho detto. E sempre al centro il Signore Gesu, la preghiera.

Passiamo alla seconda domanda: “Per un prete, I’eta che va dai 40 ai 50 anni circa e decisiva. Cadono spesso
i perfezionismi moralistici, si & coscienti esperienzialmente di essere peccatori — e questo & molto buono,
di quell’eta. Tanti ideali apostolici si ridimensionano, I'appoggio della famiglia di origine si affievolisce, i
genitori si ammalano, sovente anche la salute inizia a dare qualche problema. Sarebbe un tempo propizio
per scegliere il Signore, ma spesso non abbiamo gli strumenti per riorientare la crisi di mezza eta — cosi si
chiama questa — verso una elezione gioiosa e definitiva. Il super-lavoro — alle volte & suicida — il superlavoro
dispersivo ci ha disabituati a prenderci cura di noi stessi proprio nel momento in cui ce ne sarebbe piu
bisogno. Padre, puo darci qualche indicazione in merito? Come prepararsi a questa tappa della vita? Quali
sono gli aiuti indispensabili?”.

Eh, le démon de midi! Il demone di mezzogiorno... Noi in Argentina lo chiamiamo “el cuarentazo”. A
guaranta, tra quaranta e cinquanta, ti viene questo... E’ una realta. Alcuni ho sentito che lo chiamano



A2

“adesso o mai pil”. Si ripensa a tutto e [si dice] “o adesso o mai pil”. Ci sono due scritti che io conosco — ce
ne sono tanti belli, dei Padri del deserto, nella Filocalia troverete tante cose su questo —: c¢’e un libro
moderno, pill vicino a noi, anche in dialogo con la psicologia, di quel monaco psicologo austriaco, Anselm
Grun, La crisi della meta della vita, questo puo aiutare. E’ un dialogo psicologico-spirituale su questo
momento. E c’e un altro scritto che, questo si, io vorrei che tutti leggessero: La seconda chiamata, del
padre René Voillaume. Sarebbe bello offrirlo questo, in qualche modo, ai sacerdoti. Fa una bella esegesi
della vocazione di Pietro, 'ultima, a Tiberiade: il Pietro della seconda chiamata. Come il Signore ci ha
chiamati la prima volta, ci chiama continuamente, ma fortemente la prima volta; poi ci accompagna
chiamandoci tutti i giorni, ma a un certo punto della vita, questo si fa una seconda chiamata forte. E’ un
momento di molte tentazioni; € un momento nel quale ci vuole una necessaria trasformazione. Non si puo
continuare senza questa necessaria trasformazione, perché se tu continui cosi, senza maturare, fare un
passo avanti in questa crisi, finirai male. Finirai nella doppia vita, forse, o lasciando tutto. Ci vuole questa
necessaria trasformazione. Non ci sono pil quei primi sentimenti: “sono lontani, non li sento come quelli
che avevo da ragazzo, di seguire il Signore, I'entusiasmo...”; questi sono andati, ci sono altri sentimenti. Ci
sono anche altre motivazioni, non quelle. E succede — perché questo & un problema umano — succede come
nel matrimonio: non ci sono pil innamoramento, entrare in amore, nella emozione giovanile... Le cose si
sono calmate, vanno in un altro modo. Ma rimane, quella si, una cosa che dobbiamo cercare dentro: il
gusto dell’appartenenza. Questo rimane. |l piacere di essere insieme a un corpo, di condividere, di
camminare, di lottare insieme: questo, nel matrimonio e anche per noi. L’appartenenza. Com’e la mia
appartenenza alla diocesi, al presbiterio?... Questo rimane. E dobbiamo farci forti in quel momento per fare
il passo avanti. Come per i coniugi: hanno perso tutto quello che era piu giovanile, ma il gusto
dell’appartenenza coniugale, questo rimane. E li, cosa si fa? Cercare aiuto, subito. Se tu non hai un uomo
prudente, un uomo di discernimento, un saggio che ti accompagni, cercalo, perché e pericoloso andare
avanti da soli, in questa eta. Tanti sono finiti male. Cerca aiuto subito. Poi, con il Signore: dire la verita, che
sei un po’ deluso perché quell’entusiasmo se n’é andato... Ma c’e la preghiera di donazione: darsi al
Signore, un modo di pregare diverso, la donazione. E" un momento aspro, un momento aspro, ma € un
momento liberatorio: quello che & passato, & passato; adesso c’e un’altra eta, un altro momento della mia
vita sacerdotale. E con la mia guida spirituale devo andare avanti. Il tempo che rimane, di vita, € per viverlo
meglio, per una migliore donazione di sé stessi. E’ il tempo deij figli— a me piace dire cosi —, di vedere
crescere i figli. Il tempo di aiutare la parrocchia, la Chiesa, a crescere, & tempo di crescita, dei figli. E’ tempo
che io incominci a diminuire. Il tempo della fecondita, |la vera fecondita, non la fecondita finta. E’ tempo
della potatura: loro crescono, io aiuto e io rimango indietro. Aiutando a crescere, ma sono loro. E ci sono
delle tentazioni brutte in questo tempo. Tentazioni che prima uno mai avrebbe pensato di avere. Non c’e
da vergognarsi, sono tentazioni: il problema é del tentatore, non & nostro. Non c’é da vergognarsi. Ma
bisogna smascherarle subito. Ed & anche il tempo delle ragazzate: quando il prete incomincia a fare delle
ragazzate. Sono il germoglio della doppia vita. Bisogna prenderle subito e anche con senso dell’'umorismo:
“Guarda, io che avevo creduto di avere dato la mia vita totalmente al Signore, ma guarda, che brutta figura
faccio!”. Ho detto che & il tempo della fecondita. Qual ¢ la figura che mi viene in mente? Ragazzate, doppia
vita... ma, quella che mi viene in mente di piu, prendendola dalla famiglia, per descrivere il sacerdote che
non riesce a superare questo, a maturare in questo tempo, ¢ la figura dello “zio zitello”. Sono bravi, gli zii
zitelli, perché — lo ricordo — ne avevo due, ci insegnavano le parolacce, ci davano le sigarette di nascosto,
sempre... ma non erano padri! Non erano padri. E’ il tempo della fecondita: con il sacrificio, coll’amore, € un
bel tempo, questo. E’ un tempo... € il secondo atto della vita. Il primo atto e I'atto della giovinezza, ma
guesto ti porta alla fine. Non perdere questa opportunita di maturare in questo tempo di potatura, di
prove, di tentazioni diverse... Il tempo della fecondita. Puo darsi anche che vengano in questo tempo —
perché il diavolo e astuto — alcune tentazioni della prima gioventu, ma isolate vengono. Non spaventarsi.
“Ma guarda, a questa eta, Padre...” — “Eh si, figlio. Vai avanti!”. Ci fanno vergognare, ma & proprio di questo
tempo, ringraziamo il Signore che ci fa vergognare un po’. Ma non rimanere li! No, quella & una circostanza,
il filo va dall’altra parte: la potatura, la fecondita e il tempo di custodire il buon vino, perché invecchi bene.
E direi anche che ¢ il tempo del primo addio, il tempo dove il sacerdote si accorge che un giorno dira addio
definitivamente. E questo ¢ il tempo del primo addio. In questo tempo si devono dire tanti “addio”: “Ciao,
non ti vedro pil”. Questo non succedera mai piu, questa situazione, questo modo di sentire le cose non li
avro piu. Addio a questa parte della vita, per incominciarne un’altra. E cosi impariamo a congedarci. Mi



viene in mente, e questo fa ridere, perché ho fatto un Motu proprio in questi giorni che incomincia con
queste parole: “Imparare a congedarsi”. E’ per quelli che a 75 anni devono dare le dimissioni. Ma & tempo
per imparare a congedarsi, perché un giorno dovremo farlo. E’ una scienza, una saggezza che si deve
imparare con il tempo, che non si improvvisa.

Questo e quello che io direi, cosi, un po’ disordinatamente, su questa seconda domanda del “demonio di
mezzogiorno”. Ma cercate di leggere Padre Voillaume, La seconda chiamata; anche I'altro di Griin & buono,
ma Voillaume & un classico. E’ curioso: Voillaume € un autore spirituale che & diventato classico ancora in
vita, uno dei pochi che gia era classico, € morto anzianissimo, ma era classico quando era ancora in vita.

[Legge la terza domanda] “Santo Padre, noi sacerdoti con 35, 40, e piu anni di ministero, abbiamo iniziato
il nostro servizio alla Chiesa in un tempo molto diverso da quello attuale. Siamo passati attraverso fasi di
cambiamenti rapidi, e talvolta violenti. La giovinezza e I'eta adulta si sono succedute velocemente, senza
darci il tempo di capire e adeguarci. Giunti alla piena maturita — nel tempo proprio della piena maturita -
e anzi avendone superato la soglia, non di rado sentiamo la fatica e I'inadeguatezza. Infatti, anche quando
c’e I'energia e siamo guidati da un sincero desiderio di servire, non sempre possiamo attingere
all’esperienza per corrispondere alle nuove domande e alle esigenze del ministero”. Chi ha scritto questo
€ molto curioso, perché continua: “Ci piacerebbe sapere come Lei ha vissuto il passaggio alla stagione
matura del suo ministero sacerdotale, tanto pil che per Lei ha coinciso con svolte importanti e impreviste.
Infatti, @ stato chiamato al ministero episcopale a 56 anni, e 20 anni dopo, nel 2013, ha vissuto una nuova
radicale svolta con I’elezione a Vescovo di Roma. Quali dunque i punti fermi della vita spirituale, per vivere
in modo integralmente pacificato questa stagione cosi complessa, che per noi dovrebbe essere quella dei
frutti maturi?”.

Tanti di noi siamo in questa eta. Diciamo la verita: e 'ultima tappa della vita. La crisi del mezzogiorno e
passata e viene questa. E in questa eta si puo non trovare il linguaggio proprio del mondo di oggi. lo non so
usare i network e queste cose... no, neppure il telefonino, non ne ho. Non so. Quel linguaggio non so
usarlo. Internet e queste cose, io non so usarle. Quando devo inviare un e-mail lo scrivo a mano e il
segretario lo passa. Si puo non avere |'abilita di usare le nuove tecniche; si puo non trovare la metodologia
pastorale che oggi ci vuole. Questo & vero, € un’esperienza. Oggi la realta va tanto avanti, che io non riesco
a farlo. Pero la cosa piu importante a questa eta e quello che si puo fare: quello di cui oggi ha bisogno la
gente. E questa eta — quella di prima era quella della potatura; forse la prima di tutte era quella della
speranza, di avere tutta la vita davanti — e questa invece € I’eta del sorriso. Offrire uno sguardo amabile. E
guesto si puo fare. Questo si puo fare. Che bello, quando i confessori ricevono il penitente con questo
sguardo, amabile. E subito il cuore del penitente si apre, perché non vede una minaccia. E’ lo sguardo che
accoglie la persona, lo sguardo amabile. Questo riguardo al confessore. Ma tanto bene si puo fare conil
sacramento della Riconciliazione a questa eta. Tanto bene. Credo che alcuni negli anni scorsi mi hanno dato
quel libro del confessore: Non stancarsi di perdonare. Il sacramento della Riconciliazione a questa eta € uno
dei ministeri piu belli che si possono fare. Si puo essere disponibile. Una nuova disponibilita: “Si, come no...
Puoi fare quella cosa? Si, dai..”. E I'eta del sacerdozio del molteplice uso. Si pud avere vicinanza, la
compassione di un padre. | padri anziani, che conoscono la vita, sono vicini alle miserie umane, vicini ai
dolori. Non parlano troppo, ma forse, con lo sguardo, con una carezza, con il sorriso, con una parola, fanno
tanto bene. Si puod ascoltare tanto, tanta gente che ha bisogno di parlare della propria vita, di dire...
Ascoltare. Il tempo di fare i ministero dell’ascolto. La pastorale dell’orecchio. E oggi la gente ha bisogno di
essere ascoltata. Poi, il frutto non si quale sia, ma: “Ho trovato un uomo che mi ha capito”. Forse il
sacerdote non se ne accorge che lo ha capito, ma ha accolto quella persona in modo tale che... E’ il tempo
di offrire un perdono senza condizioni. | nonni sanno perdonare, hanno una saggezza. Quel confessore di
quel libro — era un frate cappuccino —, a volte gli veniva lo scrupolo di aver perdonato troppo. E venuto da
me a 80 anni — adesso ne ha 92 e ha la coda di gente e non finisce — e mi ha detto: “Ma sai, ho questo
problema, non so... Dimmi tu, come vescovo, cosa devo fare” - “E cosa fai quando ti viene lo scrupolo?”, ho
detto io. lo lo conoscevo, sapevo che era furbo... E lui mi ha detto: “Mah, vado in cappella e guardo il
tabernacolo, e dico al Signore: Signore, scusami, oggi ho perdonato troppo. Ma bada bene: sei stato Tu a
darmi il cattivo esempio”. E questa e saggezza: il perdono senza condizioni.



Cosa puo fare anche? Dare testimonianza di generosita e di gioia. La testimonianza che vediamo nei vecchi:
la testimonianza di “buon vino”, generoso, e gioioso. E puo regalare un buon umore, senso dell’'umorismo.
Un buon regalo, di uno che sa relativizzare le cose in Dio. Ma con quella saggezza di Dio.

La figura che mi viene € il padre della parabola (cfr Lc 15), che relativizza tutto: il figlio incomincia con il
discorso e lui abbraccia, non lascia parlare, perdona. Ma il figlio sa che li ¢’ una forza molto grande. E il
tempo dei figli grandi e dei nipotini. |l prete ha dei nipotini. Non dei nipoti, no, perché c’e quel detto che
dice “a coloro a cui Dio non da dei figli, il diavolo da dei nipoti”. No, nipotini. E’ bello vedere i sacerdoti
anziani giocare con i bambini: si capiscono, si capiscono. E qui arrivo a un tema che ritengo molto
importante. A me da tanta forza quel passo di Gioele, capitolo 3, versetto 1: “l vecchi sogneranno e i
giovani profetizzeranno”. E’ il tempo di questa gioia nel rapporto con i giovani. E questo & uno dei problemi
piu seri che noi abbiamo adesso. Ancora siamo in tempo, perché si tratta di dare radici ai giovani. E’
curioso: i giovani si capiscono meglio con i vecchi che con i genitori, perché c’é [nei giovani] una inconscia
ricerca di identita, di radici e gli anziani la danno, i nonni. Ma questo della generosita, del “buon vino” li
aiuta tanto; e il dialogo con i nipotini, con i giovani. E qual e la tentazione piu grande di questa eta?
Ripristinare qualche tentazione della gioventl. Non so se in Italia esiste questa espressione, ma in Spagna,
in castigliano esiste, e in Argentina lo stesso: e il momento del “vecchio verde” [“viejo verde”], cioe
I’anziano non maturo, che torna alle tentazioni della gioventu. E’ brutto, & la sconfitta di una vita: finire
“vecchio verde”, non maturo... E fanno delle figuracce... Si sentono gli eterni fidanzati... delle figuracce... |
“vecchi verdi”, non dico i sacerdoti. Ma il sacerdote pud cadere in questa tentazione di ripristinare delle
tentazioni della gioventu. E’ una cosa brutta, finire cosi.

Ritorno sul dialogo tra vecchi e giovani: & un incontro di generazioni. |l passo evangelico della presentazione
di Gesu al tempio & chiaro, & molto forte e ci da tanta luce. | giovani hanno bisogno di radici, oggi che
guesto mondo tanto virtuale, di una cultura virtuale senza sostanza, strappa loro le radici o non li fa
crescere, gliele fa perdere. E questa € un’urgenza del tempo, a cui i sacerdoti anziani possono rispondere:
aiutare i giovani a trovare le radici, a ritrovare le radici. E I'influsso € mutuo, perché quando qualche gruppo
giovanile — ho in mente qualche esperienza —va a suonare la chitarra, per esempio, in una casa di riposo,
all’inizio gli anziani stanno cosi [titubanti], ma poi incominciano a muoversi, entrano in dialogo,
incominciano a sognare — come dice Gioele. E questi sogni fanno si che i giovani escano diversi, differenti.
Non & poesia, questo che dico, credo che sia una rivelazione del Signore per il nostro tempo. E’ una speciale
vocazione per noi sacerdoti che stiamo in questa eta. Con i giovani, per essere sognatori con i giovani.
Anch’io avrei una domanda, qui: “Ci piacerebbe sapere come Lei ha vissuto il passaggio...”. Ma a chi piace
sapere questo? Voi non siete chiacchieroni, io non credo che a voi piaccia... [ride, ridono] E’ curioso, questa
tappa mi ha trovato in un momento di lasciare una carica di governo. Appena ordinato, sono stato
nominato superiore I'anno dopo, maestro dei novizi, poi provinciale, rettore della facolta... Una tappa di
responsabilita che & incominciata con una certa umilta perché il Signore e stato buono ma poi, con il
tempo, tu ti senti pil sicuro di te stesso: “Ce la faccio, ce la faccio...” € la parola che pil viene. Uno sa
muoversi, come fare le cose, come gestire... Ed € finito, tutto questo, tanti anni di governo... Eli &
incominciato un processo di “ma adesso non so cosa fare”. Si, fare il confessore, finire la tesi dottorale —
che era li, e che non ho mai difeso —. E poi ricominciare a ripensare le cose. Il tempo di una grande
desolazione, per me. lo ho vissuto questo tempo con grande desolazione, un tempo oscuro. lo credevo che
fosse gia la fine della vita, si, facevo il confessore, ma con uno spirito di sconfitta. Perché? Perché io
credevo che la pienezza della mia vocazione — ma senza dirlo, adesso me ne accorgo — fosse nel fare le
cose, queste. Eh no, c’e un’altra cosa! Non ho lasciato la preghiera, questo mi ha aiutato tanto. Ho pregato
tanto, in questo tempo, ma ero “secco come un legno”. Mi ha aiutato tanto la preghiera li, davanti al
tabernacolo. E poi, una chiamata telefonica del Nunzio ha aperto un’altra porta. Ma gli ultimi tempi di
guesto tempo — di anni, non mi ricordo se era dall’anno ’80... dall”’83 al '92, quasi 10 anni, nove anni pieni —
nell’ultimo tempo la preghiera era molto in pace, era con molta pace, e io mi dicevo: “Cosa accadra
adesso?”, perché io mi sentivo diverso, con molta pace. Facevo il confessore e il direttore spirituale, in quel
tempo: era il mio lavoro. Ma I’ho vissuto in modo molto oscuro, molto oscuro e sofferente, e anche con
I'infedelta di non trovare il cammino, e compensazione, compensare [la perdita] di quel mondo fatto di
“onnipotenza”, cercare compensazioni mondane. E ancora il Signore, alla fine di questo tempo, mi ha
preparato a quella chiamata telefonica che mi ha messo su un’altra strada. Cosi: oscuro, non facile, si,
molta preghiera, molta preghiera, e compensazione. Cosi, I'ultima domanda, come ho vissuto questo. E poi



I'ultimo [passaggio], dal 13, non mi sono accorto cosa e successo li: ho continuato a fare il vescovo,
[dicendo:] “Pensaci Tu che mi hai messo quil”.

E poi, 'ultima domanda: «ll presbitero si spende totalmente (e non potrebbe fare diversamente) perché
appartiene al Regno: ama la terra, che riconosce visitata ogni mattina dalla presenza di Dio. E’ uomo della
Pasqua, dallo sguardo rivolto al Regno verso cui si sente che la storia umana cammina, nonostante i ritardi,
le oscurita e le contraddizioni». Questa & una citazione. «Alla Conferenza Episcopale italiana, Santita, con
queste parole ha descritto il presbitero come uno che appartiene al Regno, che sa cogliere la presenza e
I’azione dello Spirito di Dio nel mondo e in particolare nelle culture che si forgiano nelle nostre citta. Ci
aiuti, Papa Francesco, a discernere i segni dei tempi, perché spesso il nostro sguardo é tentato di vedere in
questo nostro mondo solo realta negative, lontane dal Vangelo. Quali dimensioni, attese e aperture
suscitate dallo Spirito Lei coglie negli uomini del nostro tempo, che rappresentino grandi opportunita per
I’evangelizzazione? Ci aiuti a riconciliarci con loro, a non vedere solo dei nemici ma dei compagni di
cammino con i quali realizzare un dialogo fecondo o, come ha scritto in Evangelii gaudium, “un santo
pellegrinaggio, una carovana solidale”».

Discernere i segni del tempo. Questo e cid che Gesu rimproverava ai dottori della legge di non saper fare:
discernere i segni del tempo. Nella realta, vedere la realta, ma la realta nascosta, perché la realta nasconde
sempre qualcosa di sublime. Vedere la realta, non avere paura della realta. La realta, mi piace dire, & piu
grande delle idee. Sempre. E’ superiore alle idee, la realta. Non avere paura della realta. Si, ci sono
condotte, anche condotte morali, che non sono quelle che noi siamo abituati a vedere. Pensiamo soltanto
nella vita matrimoniale: oggi non molti si sposano, preferiscono convivere. E questa realta, come la prendo?
come I'accompagno? come la spiego e aiuto a maturare e ad andare avanti? Non so, & una realta pastorale
che noi non possiamo dimenticare o lasciare da parte. E come faccio in modo che questa coppia, che si
ama, faccia il passo verso la maturita spirituale grande? O come rispetto questo? Ci sono sfide, ma realta
anche buone ci sono. E su questo mi & venuto in mente un articolo di un sacerdote argentino che si intitola
“Lo bueno de vivir en esta época”, “Le cose buone da vivere in questo tempo” [di Victor Manuel Fernandez].
In questo tempo ci sono cose buone, non ci sono solo calamita. Non ci sono soltanto realta negative: ci
sono cose buone. E lui ne fa vedere alcune: una piu grande coscienza dei diritti umani e della propria
dignita; oggi nessuno puo imporre le idee; oggi la gente & pil informata; oggi si da tanto valore
all'uguaglianza; oggi c’e piu tolleranza e anche liberta di manifestarsi come uno &; oggi la convivenza sociale
e pil sincera, pil spontanea; oggi c’é grande apprezzamento per la pace; anche il valore umano della
solidarieta & venuto su... E cosi, tante cose buone che sono nel mondo di oggi e che dobbiamo prendere. E
cercare di non spaventarsi delle difficolta, dei “nuovi valori” — nuovi valori tra virgolette. Le cose vanno cosi:
cosa posso fare io con questo? Quella cosa ha questo di buono; quella non & buona... discernere.
Discernere i segni e prendere quello che si puo portare avanti, aiutare gli altri.

Non so, queste sono le cose che mi vengono in mente. Non vorrei chiudere in negativo, ma, per favore, ai
giovani: non perdersi nelle circostanze ma andare al nocciolo; a quelli di mezza eta: non cadere nelle
“ragazzate”; a quelli della nostra eta, piu grandi, della maturita: per favore non siate “vecchi verdi”; e a
tutti: in dialogo con il mondo di oggi, discernere i segni dei tempi e vedere le cose buone, le cose che
vengono dallo Spirito. E’ vero, il mondo & peccatore in sé stesso e mondanizza tante cose, ma forse il
nocciolo viene dallo Spirito e si pud prendere questo. Discernere bene i segni del tempo.

Vi ringrazio della pazienza, di questo ascolto.



http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

